
 
 
 
 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 
 

 

Radici spezzate. 
Riflessioni sulla condizione infantile in contesti di conflitto  

 
  

di 

Veronica Antoniazzi*  

Abstract: Relying on the concepts of “right to have rights” and “uprooting”, elaborated by Han-
nah Arendt and Simone Weil respectively, this paper analyses the impact of armed conflict and 
migration on children. In situations of war, deportation, emigration, and statelessness, access to 
an environment – material and symbolic – essential for personal development is irretrievably 
compromised, for children more so than for adults. Although the two thinkers are essentially in 
agreement over the ineffectiveness of de jure protections, while Arendt focuses on how state-
lessness deprives subjects of the very possibility of claiming fundamental rights, Weil empha-
sizes the duty of the State to preserve vital environments – for oneself and for others – and, 
above all, to protect their most vulnerable members, primarily by being attentive in their regard. 
Ultimately, the aim of this work is to try to show similarities and differences, strengths and 
weaknesses of both approaches, weaving a dialogue around the current condition of children. 

 

 

Sull’apolidia e la fragilità del diritto nel pensiero di Hannah Arendt 

Il termine casa non indica soltanto l’abitazione, modesta o sontuosa che sia, do- 
ve ciascuno di noi risiede momentaneamente o per tutta la vita; rimanda immediata-
mente a qualcosa di più complesso, a un insieme di relazioni affettive tra uomini e 
altri esseri viventi, nonché di luoghi, momenti ed esperienze condivise. Questo gli 
antichi lo sapevano bene: se il termine oikíā designa propriamente la struttura fisica 
dell’edificio, òikos fa invece riferimento alla proprietà, ai suoi beni e al nucleo fami-
liare che vi alberga. La ricchezza semantica del termine, però, non si esaurisce qui: 
esso può anche indicare, per estensione, la propria città e/o regione – si pensi, a titolo 
di esempio, alla nostalgia di Odisseo per Itaca: quella piccola isola del Mar Ionio 

 
* Veronica Antoniazzi si è laureata in Scienze Filosofiche presso l’Università Ca’ Foscari di Venezia 
con una tesi sull’empatia in Edith Stein, di cui è stato pubblicato un estratto, dal titolo Riscoprire l’em-
patia con Edith Stein, disponibile  al seguente link: https://www.unive.it/pag/filead-
min/user_upload/dipartimenti/DSLCC/documenti/DEP/numeri/n55/04_Antoniazzi.pdf Ha inoltre in 
corso due pubblicazioni dedicate al pensiero di Walter Benjamin ed Henri Bergson. Informazioni di 
contatto: veronica.antoniazzi00@gmail.com 
 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

26 
 

rappresenta, per lui, sia il porto sicuro a cui tornare a seguito di interminabili pere-
grinazioni sia il luogo dove risiedono i suoi affetti sia un’organizzazione geo-politica 
che egli stesso ha il compito di tornare ad amministrare e proteggere per il bene di 
coloro che la coabitano. Da questo esempio se ne deve dunque ricavare un terzo 
elemento che afferisce a tale sfera semantica: la sua dimensione politica; con questo 
vocabolo si può infatti indicare anche la casa collettiva di un intero popolo, la na-
zione/patria. 

Tuttavia, è oggi più che mai sotto gli occhi di tutti il dato di fatto che questo luogo 
reale e simbolico di intimità, stabilità, formazione, crescita e rifugio può improvvi-
samente tramutarsi nel suo opposto – se non scomparire del tutto1. Il risultato per i 
suoi abitanti? La privazione dell’òikos, ma anche della pólis, della città e/o dello 
Stato e, quindi, della cittadinanza e di tutti i diritti civili e politici a essa connessi. 
Almeno, questo è ciò che constata Arendt quando guarda alla scena postbellica eu-
ropea: la guerra totale in sé, la dissoluzione degli ultimi tre grandi imperi (austro-
ungarico, ottomano e russo), le continue rivoluzioni e le crisi economiche a cavallo 
tra le due guerre, ma, soprattutto, l’Olocausto hanno invero prodotto un aumento 
esorbitante delle masse di apolidi, rifugiati e sfollati2. Dall’invasione tedesca del Bel-
gio del 4 agosto 1914, “per gruppi sempre più numerosi di persone” – da Arendt 
mestamente definite “schiuma della terra” – “cessarono improvvisamente di aver va-
lore le norme del mondo circostante”3. Come si accennava poc’anzi, i due conflitti 
mondiali – indubbiamente i più sanguinosi di sempre – hanno infatti dato luogo a 
migrazioni su vasta scala di interi gruppi etnici (spesso minoranze), i quali, a diffe-
renza che in passato4, non hanno trovato accoglienza e non sono stati assimilati in 
nessun altro Paese: “[u]na volta lasciata la patria d’origine, essi rimasero senza pa-
tria, una volta lasciato il loro stato furono condannati all’apolidicità”5. 

Ma cos’è che viene concretamente perduto in maniera pressoché definitiva? 
La prima perdita da loro subita è stata quella della patria, cioè dell’ambiente circostante, del 
tessuto sociale in cui sono nati e in cui si sono creati un posto nel mondo. […] La seconda 
perdita è quella della protezione del governo, che implicava la perdita dello status giuridico in 
tutti i paesi, e non soltanto nel proprio6. 

Arendt, da vera pensatrice politica, privilegia qui in maniera perfettamente logica 
– seppure un po’ riduttiva – l’aspetto politico-giuridico della questione, per lei evi-
dentemente più rilevante e urgente da analizzare in vista di un cambiamento radicale 
dello status quo. È con profonda indignazione, oltre a un’evidente vena di sofferenza 

 
1 Arendt sostiene infatti che “l’apolidicità è il fenomeno di massa più moderno, e gli apolidi sono il 
gruppo umano più caratteristico della storia contemporanea” (Hannah Arendt, Le origini del totalita- 
rismo, Einaudi, Torino 2009, p. 385). Per dei dati aggiornati sul fenomeno, si veda: https://www.un-
hcr.org/about-unhcr/who-we-protect/stateless-people (consultato il 26 giugno 2025). 
2 Cfr. Hannah Arendt, Il tramonto dello stato nazionale e la fine dei diritti umani, in Id., Le origini del 
totalitarismo, cit., pp. 372-419. 
3 Ivi, p. 373. 
4 Arendt fa qui riferimento ai profughi prodotti dalle guerre religiose d’età moderna. 
5 Arendt, Il tramonto dello stato nazionale, cit., p. 372. 
6 Ivi, pp. 406-407. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

27 
 

personale7, che ella sostiene che la perdita di rappresentanza politica e protezione 
militare da parte dello Stato-nazione d’origine comporta, per questi gruppi, la siste-
matica violazione non solo dei diritti del cittadino, ma anche di quelli più basilari e 
fondamentali (forse anche per questo dati spesso sciaguratamente per scontati): i di-
ritti dell’uomo. Questi individui erano infatti “costretti a vivere o sotto la legge ec-
cezionale dei trattati sulle minoranze”, le cui prescrizioni furono tuttavia sistemati-
camente aggirate e disattese per via della debolezza della Lega delle nazioni, “o fuori 
da qualsiasi legge, alla mercé della tolleranza altrui”8. 

A onore del vero, per Arendt, la precondizione fondamentale di questa ingiusta 
situazione non fu la guerra di per sé, bensì l’esistenza stessa dello Stato-nazione, il 
quale, basandosi su criteri quali la nascita, il senso di appartenenza e attaccamento 
alla terra, e la condivisione di una certa cultura e lingua, pretende di identificare in 
maniera netta e rigida i propri confini geografici e omogenizzare9 la propria popola-
zione, espungendo, per così dire, tutti gli elementi eterogenei tramite o espulsione 
diretta e rimpatrio, o detenzione in campi d’internamento e sterminio nei casi più 
estremi, come quello di ebrei e armeni, o, più comunemente, con la revoca della 
piena cittadinanza e il conferimento di una di serie b. Il problema è che, soprattutto 
nel caso degli Stati-nazione nati a seguito del collasso delle tre grandi compagini 
imperiali, 

raggruppati più popoli in uno stato, i trattati [di pace e sulle minoranze] affidarono il governo a 
uno di essi, promosso al rango di ‘popolo statale’, tacitamente presumendo che gli altri impor-
tanti avessero una parte adeguata nell’amministrazione del paese, il che naturalmente non fu10. 

In questo regime di discriminazione sistemica – per certi aspetti paragonabile 
all’Apartheid –, le minoranze etniche e religiose si vengono insomma configurando 
come dei corpi estranei all’interno delle loro stesse terre, che sono paradossalmente 
zona di competenza della maggioranza, proprio in virtù della sua forza numerica; 
esse si sentono e vengono dunque trattate da estranee, non soggette né al diritto na-
zionale e, de facto, nemmeno a quello umanitario di carattere universale, troppo de-
bole e astratto se promulgato e protetto esclusivamente da organismi internazionali 
come la summenzionata Lega, la quale ha ampiamente dimostrato di non avere il 
potere di far realmente prevalere le proprie istanze su quelle dei singoli Stati aderenti. 

Essa non solo non riesce a garantire il rispetto di semplici “diritti di natura cultu-
rale, come il diritto alla propria lingua e alle proprie scuole, quello al proprio am- 

 
7 Come si intuisce dal titolo di un suo breve saggio del 1943, anch’ella subì la medesima condizione: 
quando le venne tolta la cittadinanza tedesca, divenne rifugiata dal 1933 al 1951, anno in cui finalmente 
ottenne quella americana. 
8 Arendt, Il tramonto dello stato nazionale, cit., p. 374. 
9 “Le comunità politiche evolute, come le antiche città-stato o i moderni stati-nazione, insistono così 
spesso sull’omogeneità etnica perché tendono a eliminare nella misura del possibile le differenze natu-
rali, sempre presenti, che suscitano odio, diffidenza e discriminazione. La diversità e l’individualità, di 
cui lo “straniero” è un simbolo allarmante, indicano le sfere in cui l’uomo non può agire e trasformare 
e in cui, quindi, ha tendenza a distruggere” (Ivi, p. 417). 
10 Ivi, p. 376. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

28 
 

biente sociale, culturale e religioso”, ma non prende neppure in considerazione altri 
diritti elementari, quali quello alla residenza e al lavoro11. 

Ora, se la famosa formula “diritto di avere diritti” indica precisamente il fatto di 
“appartenere all’umanità”12 e di “vivere in una struttura in cui si è giudicati per le 
proprie azioni e opinioni”13, la sua perdita comporta l’esclusione dalla dimensione 
politico-giuridica, che, secondo Arendt, è ciò che più caratterizza l’uomo in quanto 
“politikòn zôon”. L’uomo privato di tutto ciò sprofonda infatti nell’illegalità o, se si 
vuole, nello “stato di natura”, ed è pertanto ridotto al rango di sub-umano: è esposto 
all’arbitrio e alla violenza di uno stato di polizia che ha maggiori riguardi per i cri-
minali14; e perde il “potere di pensare e parlare”, ossia “la capacità di regolare nella 
convivenza con la parola anziché con la forza, gli affari, soprattutto quelli pub-
blici”15. Il che rende evidentemente impossibile il confronto dialogico e democratico 
nell’agorà e, di conseguenza, la possibilità di contribuire a realizzare la propria idea 
di bene civile. In sintesi, la perdita maggiore, dal suo punto di vista, è quella delle 
libertà democratiche e repubblicane, da cui poi discendono tutte le altre. 

È tuttavia evidente che la posta in gioco è ancora più alta: questo sistema mette 
in discussione la sacralità della vita stessa. “Il mondo” – constata la filosofa – “non 
ha trovato nulla di sacro nell’astratta nudità dell’essere-uomo”16. Il che significa che 
il presupposto fondamentale dei diritti dell’uomo e della morale kantiana, secondo 
cui ogni uomo, in quanto simile a tutti gli altri, è di per sé un fine con una certa 
dignità, da trattare dunque con rispetto e mai semplicemente come mezzo, è un po-
stulato che, di fronte all’utilizzo della forza, non si regge da sé. Se quel prezioso 
pezzo di carta che attesta la nazionalità è effettivamente l’unico oggetto in grado di 
legittimare un’intera esistenza con tutto ciò che essa comporta (nascita e morte, cre-
scita e sviluppo, sogni e aspirazioni ecc.), i diritti umani, che si credevano “inaliena-
bili” e “indipendenti dalle circostanze politiche”17 si rivelano invece legati a doppio 
filo con la cittadinanza, l’appartenenza a un consorzio umano specifico, rispondente 
a un territorio circoscritto. 

 

“Arendt’s children” 

In un simile scenario che si può dire sui figli di questi individui e sul loro futuro? 
Non è forse ipotecato in modo a dir poco ingiusto? La sofferenza degli innocenti in 
generale è da sempre universalmente ritenuta mostruosa – non a caso, oltre a essere 
spesso rappresentata dai reporter di guerra e sbandierata in prima pagina dai giorna-
listi occidentali per fare clickbait, costituisce anche una delle obiezioni principali di 
chi, come Ivan Karamazov, nega l’esistenza di Dio e rifiuta il biglietto di ingresso in 

 
11 Arendt, Il tramonto dello stato nazionale, cit., p. 384. 
12 Ivi, p. 413. 
13 Ivi, p. 410. 
14 Ivi, p. 397. 
15 Ivi, p. 411. 
16 Ivi, p. 415. 
17 Ivi, p. 374. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

29 
 

Paradiso18. Nelle testimonianze raccolte da Svetlana Aleksievič, leggiamo infatti di 
una nonna uzbeka che, di fronte al massacro di civili innocenti attuato dai tedeschi 
in Bielorussia durante la Seconda guerra mondiale, “parla con il suo Dio, con Allah. 
E si lamenta che la guerra è cosa da uomini, da soldati. Perché i bambini devono 
soffrire? Come può permettere che questi due bambini diventino leggeri come quegli 
uccellini che ammazzano con la fionda?”19. 

Per andare oltre la facile indignazione che immagini come quella della piccola 
vietnamita ustionata dal napalm o dei bambini denutriti e/o mutilati di Gaza susci- 
tano naturalmente in chiunque abbia un minimo di sensibilità per la sofferenza 
umana, è forse bene osservare più da vicino la situazione di quelli che Jacqueline 
Bhabha chiama “Arendt’s children”: minori privi di cittadinanza, spesso migranti 
non documentati o irregolari, rifugiati nati20 o giunti in contesti dove nessuno Stato 
li riconosce21, e bambini apolidi (“stateless”) che vivono con i genitori nel Paese 
d’origine o “lasciati indietro” (“left behind”), senza una rete familiare e comunitaria 
di supporto, da genitori che si trovano in un altro Paese come rifugiati. Tutti questi, 
mancando di un’identità legale (perché non regolarmente registrati alla nascita o im-
possibilitati a fornire la documentazione richiesta per il riconoscimento), più che i 
diritti politici di cui parla Arendt, che per ovvi motivi anagrafici non possono eser-
citare, perdono il diritto all’istruzione, all’assistenza sanitaria, alla vita e alla stabilità 
familiare, alla protezione e alla sicurezza. Complessivamente, si può dunque dire che 
essi, in quanto legalmente invisibili, sono molto più soggetti a violenze, abusi, sfrut-
tamento e abbandono ed esposti al rischio di povertà (materiale, abitativa, ambien-
tale, educativa ecc.). Lo dimostra chiaramente l’atteggiamento ambivalente di poli-
tici e giuristi. Come riportato dalla studiosa britannica, se da una parte organismi 
come la Commissione europea e la Corte Suprema statunitense sembrano stabilire, 
sulla scorta dell’art. 2 della Dichiarazione universale dei diritti umani, che tutti i 
bambini, senza distinzioni d’età o d’appartenenza, sono investiti di tutti i diritti 
umani e che bisogna pertanto fornire loro pari opportunità, tutele e libertà a prescin-
dere dal loro milieu, dall’altra molti mettono in discussione questa visione liberale e 
inclusiva, proprio sulla base delle loro dure esperienze di vita. Secondo la narrazione 

 
18 “Immagina di essere tu a costruire l’edificio del destino degli uomini con lo scopo ultimo di render- 
li felici, di concedere finalmente loro pace e serenità, ma che per questo sia necessario e imprescindibile 
torturare un solo minuscolo esserino […], e costruire il tuo edificio sulle sue lacrime invendicate; ac-
cetteresti di essere l’architetto a queste condizioni?” (Fëdor Michajlovič Dostoevskij, I fratelli Kara-
mazov, Einaudi, Torino 2023, p. 315). 
19 Svetlana Aleksievič, Gli ultimi testimoni, trad. it. Nadia Cicognini, Bompiani, Milano 2017, p. 204. 
20 Il fenomeno è molto più rilevante di quanto non sembri: le stime UNICEF indicano che il 23% dei 
bambini sotto i cinque anni (circa 150 milioni) non viene registrato alla nascita. In aggiunta, circa 50 
milioni di bambini, pur essendo registrati, non possiedono un certificato ufficiale. Quindi, complessi-
vamente, sono in circa 200 milioni (34%) a essere “invisibili” dal punto di vista legale. Sara Alhattab, 
Birth registration steadily increases worldwide, but 150 million children still ‘invisible’, in “UNICEF”, 
10 dicembre 2024, https://www.unicef.org/press-releases/birth-registration-steadily- 
increases-worldwide-150-million-children-still-invisible (consultato il 26 giugno 2025). 
21 Jacqueline Bhabha, Arendt's Children: Do Today’s Migrant Children Have a Right to Have Rights?, 
in “Human Rights Quarterly”, 31, 2009, p. 413. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

30 
 

politica di carattere securitario oggi dominante, l’esposizione a situazioni di conflit-
tualità, criminalità e degrado, anziché renderli più vulnerabili e, quindi, maggior-
mente bisognosi di assistenza legale, sanitaria, psicologica ecc., li ha trasformati in 
potenziali criminali e temprati a sufficienza da sopportare lo stesso trattamento ri-
servato ai genitori22. Un caso emblematico dell’evidente contraddizione tra i diritti 
formalmente riconosciuti ai minori migranti e le pratiche effettive degli Stati è rap-
presentato dalla politica di “tolleranza zero” sull’immigrazione, promossa dalla 
prima amministrazione Trump23, che, a partire da aprile 2018, ha forzatamente sepa-
rato migliaia di bambini dai genitori migranti al confine con il Messico, segregandoli 
in vere e proprie gabbie in condizioni inumane e degradanti24. Dichiarando inoltre 
che i minori non accompagnati “sembrano innocenti. Ma non lo sono”, poiché c’è il 
rischio – in realtà smentito dal fact-checking – che siano reclutati da gang già ope-
ranti negli USA, portando così a un aumento del tasso di criminalità25. 

Sicché si può in definitiva sostenere che la Convenzione sui Diritti dell’Infanzia, 
parimenti alla Dichiarazione dei Diritti dell’Uomo e del Cittadino, rimane evidente-
mente del tutto astratta e inefficace nell’arginare i pericoli economici, sociali e psi-
cologici in cui questi bambini incorrono quotidianamente – anche negli Stati più de-
mocratici e industrializzati, che, nondimeno, seguitano a ritenersi molto più avanzati 
rispetto agli altri. Di più: se già per gli adulti risulta talvolta difficile far valere i 
propri diritti, per i minori lo è in misura ancora maggiore, giacché il concetto di 
minore come entità autonoma – scrive Bhabha – non esiste nemmeno nel quadro 
giuridico sull’immigrazione26. E, pertanto, essi non solo hanno sempre bisogno di 
intermediari adulti che agiscano in loco parentis e come avvocati, ma spesso non 
hanno neanche la possibilità di denunciare eventuali violazioni protestando pub-
blicamente, narrandole in prima persona, o tramite iniziativa legale privata27 – evi-
dentemente troppo onerosa da un punto di vista economico. 

Si viene, insomma, sostanzialmente creando – come sostiene Agamben – “uno 
stato d’eccezione” perenne in cui i principi universali stabiliti dalle Dichiarazioni dei 
diritti dell’uomo e del bambino, nonché l’ordinamento giuridico particolare delle 
singole entità statali, vengono sospesi in nome di un presunto stato d’emergenza 
concernente la sicurezza pubblica. In tal modo si dà però adito alla creazione di una 
zona grigia in cui, non essendo chiaro dove stia il confine tra legalità e illegalità, si 

 
22 Ivi, p. 416. 
23 Per quanto riguarda la seconda, non sono ancora state annunciate politiche esplicite di family sepa-
ration, ma si può tranquillamente già affermare che i provvedimenti più recenti sono purtroppo nello 
stesso spirito e, anzi, che vengono portati avanti in modo ancora più deciso rispetto al primo mandato. 
Per approfondire: Maanvi Singh, Trump’ immigration crackdown is leaving children terrified and ‘truly 
alone’, “The Guardian”, 5 giugno 2025. 
24 https://www.amnesty.org/en/latest/news/2018/06/usa-family-separation-torture/ (consultato il 30 giu-
gno 2025). 
25 Seung Min Kim, Trump warns against admitting unaccompanied migrant children: ‘They are not 
innocent’, “The Washington Post”, 23 maggio 2018. Simmone Shah, Leslie Dickstein, Fact-Checking 
what Donald Trump said in his 2024 Person of the year interview with TIME, “Time”, 11 dicembre 
2024. 
26 Bhabha, Arendt's Children, cit., p. 446. 
27 Ivi, pp. 422-423. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

31 
 

consente celatamente ai detentori del monopolio della violenza di mostrare tutto il 
proprio disprezzo per la “nuda vita”28, provocando cicatrici indelebili sia nel corpo 
sia nello spirito. 

 

Simone Weil: l’antinomia del concetto di diritto e i “doveri verso la creatura 
umana” 

Il concetto stesso di diritto naturale (direttamente derivante dalla natura umana 
per nascita) è, per Simone Weil, antinomico29; e, in realtà, artificiale e contaminato 
da ingerenze dal sapore, per così dire, contrattuale: 

La nozione di diritto è legata a quella di spartizione, di scambio, di quantità. Ha qualcosa di 
commerciale. Di per sé evoca il processo, l’arringa. Il diritto si regge soltanto su un tono di 
rivendicazione; e una volta adottato questo tono, non lontana, dietro di lui, c’è la forza per 
sostenerlo, altrimenti cade nel ridicolo30. 

Ciò significa che, sulla scia di Tucidide, Callicle, e Spinoza, Weil considera il 
diritto – e il rispetto delle leggi positive che ne derivano – strettamente dipendenti 
dalla capacità dell’individuo di costringere gli altri (singoli, comunità, istituzioni 
ecc.) al loro riconoscimento per mezzo della propria forza (force) fisica e/o econo-
mica, nonché grazie al prestigio sociale che esercita. Tutti elementi, questi, di cui 
soggetti fragili e colpiti dalla sventura (malheur), come schiavi antichi e moderni, 
apolidi, migranti, esuli e, specialmente, gli “Arendt’s children”, ovviamente non di-
spongono. Come già affermato, questi ultimi sono infatti privi non solo della capacità 
di imporsi ma anche proprio di quella di fare sentire le loro grida di disperazione: 
“in coloro che hanno subito troppi colpi” – scrive Weil – “quella parte del cuore che 
grida, sorpresa dal male inflitto, sembra morta. Ma non lo è mai del tutto. Semplice-
mente non può più gridare. È bloccata in un gemito sordo e interrotto”31. 

In altri termini, essi non solo non hanno potere contrattuale, ma neanche le risorse 
emotive per sostenere le proprie rivendicazioni; paiono del tutto annichiliti dalla cru-
deltà come dall’indifferenza umane. 

Per combattere questo loro mutismo, ma soprattutto la sordità istituzionale degli 
Stati-nazione, sarebbe pertanto proficuo guardare al cambio di paradigma proposto 
da Weil. Ne La Prima radice, ella suggerisce di ricostruire la società postbellica 
europea avendo ben in vista, anziché i fragili diritti dell’uomo, i “doveri verso la 
creatura umana” e i bisogni dell’anima umana. Quello che può sembrare un semplice 
e inessenziale mutamento di prospettiva è, in verità, una modificazione sostanziale 
che ha ottime ragioni d’essere; in primo luogo, la motivazione appena accennata: “la 
nozione di obbligo sovrasta quella di diritto, che le è relativa e subordinata”32. Il 
diritto, infatti, viene effettivamente fatto valere e rispettato solo se gli altri si sentono 

 
28 Giorgio Agamben, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Einaudi, Torino 2005. 
29 Cfr. Rita Fulco, Diritto e diritti umani in Simone Weil, in “Dialegesthai. Rivista telematica di filo- 
sofia”, 12, 2010, consultato il 4 luglio, 2025, https://purl.org/mdd/rita-fulco-02, ISSN 1128-5478. 
30 Simone Weil, La persona e il sacro, a cura di Maria Concetta Sala, Adelphi, Milano 2012, p. 27. 
31 Ivi, pp. 14-15. 
32 Simone Weil, La prima radice. Preludio a una dichiarazione dei doveri verso la creatura umana, 
trad. it. Franco Fortini, SE, Milano 1990, p. 13. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

32 
 

obbligati a farlo. Ciascun uomo non ha dunque, propriamente parlando, dei diritti, 
ma soltanto certi doveri verso se stesso e, soprattutto, verso gli altri. Si configura 
così una situazione di asimmetria e non-reciprocità à la Levinàs33: l’obbligazione è 
unidirezionale e gratuita; ognuno di noi ha, dal suo punto di vista, degli obblighi da 
adempiere nei confronti degli altri e non si deve aspettare che questi facciano altret-
tanto. 

In secondo luogo, mentre i diritti sono relativi e contingenti, il dovere, o obbli- 
go, verso l’essere umano, appartenendo al piano trascendente/celeste: 

non si fonda su nessuna situazione di fatto, né sulla giurisprudenza, né sui costumi, né sulla 
struttura sociale, né sui rapporti di forza, né sull’eredità del passato, né sul supposto orienta- 
mento della storia. […] Quest’obbligo non si fonda su alcuna convenzione. Poiché tutte le con-
venzioni sono modificabili secondo la volontà dei contraenti, mentre in esso nessun cambia-
mento nella volontà degli uomini può nulla modificare34. 

Tale collocazione sul piano trascendente, in cui vi sono tra l’altro anche nozioni 
impersonali quali quelle di Bene, Bello e Vero, rendendo l’obbligo incondizionato 
ed eterno, consente pertanto di evitare le contraddizioni in cui sono incorsi i promo-
tori della Dichiarazione del 1789 (e del 1948), il cui errore è stato, a giudizio della 
filosofa, di aver assolutizzato l’immanenza (l’orizzonte prettamente umano) con la 
pretesa di sancire principi assoluti e universali35. Ignorando, però, l’insensatezza 
dell’enunciare principi basati su un’idea astratta di uomo, idealmente slegata da ogni 
legame storico, sociale, culturale o politico, mentre si continua ad agire in un oriz-
zonte reale e relativo alla contingenza politica, retto da una rete di rapporti di forza 
e di organizzazioni nazionali e sovranazionali con tutte le loro esigenze specifiche. 
Cercando di proteggere l’uomo dall’arbitrio della force, essi vi sono insomma, sep-
pur involontariamente e inconsapevolmente, ricaduti dentro, eleggendola di fatto a 
regolatrice per eccellenza dei rapporti umani. 

Ma se i diritti non sono affettivamente “ab-soluti”, sciolti cioè da qualsiasi le- 
game particolaristico, bisogna dunque guardare – arguisce Weil con maggiore net-
tezza di Arendt – alla dimensione dell’obbligo e del dovere, che è posto dalla sa-
crale vulnerabilità dell’altro36 e, in ultima analisi, garantito da Dio: 

dalla prima infanzia sino alla tomba qualcosa in fondo al cuore di ogni essere umano, nono- 
stante tutta l’esperienza dei crimini compiuti, sofferti e osservati, si aspetta invincibilmente che 
gli venga fatto del bene e non del male. È questo, anzitutto, che è sacro in ogni essere umano. 
[…] Ogni qualvolta sorge dal fondo di un cuore umano il lamento infantile che il Cristo stesso 
non ha potuto trattenere: ‘Perché mi viene fatto del male?’ vi è certamente ingiustizia37. 

 
33 Rita Fulco, I diritti dell’altro uomo e gli obblighi verso l'essere umano: Emmanuel Levinàs e Simone 
Weil, in Carmine Di Martino (a cura di), I diritti umani e il proprio dell’uomo, Inschibboleth Edizioni, 
Roma 2017, pp. 105-127. 
34 Ivi, p. 14. 
35 Per approfondire: Isabella Adinolfi, “Fare la storia”. Vera e falsa idea di grandezza nell’Enracine-
ment di Simone Weil, in Giuseppe Fulvio Maurilio Accardi, Isabella Adinolfi, Davide Dainese (a cura 
di), Gloria di Dio e gloria degli uomini nelle tradizioni cristiane. Problemi e rappresentazioni, Il Me-
langolo, Genova 2022, pp. 197-226. 
36 Per Levinàs, espressa dal suo volto, il quale esprime chiaramente il comandamento: “Non uccidere”. 
37 Weil, La persona e il sacro, cit., pp. 13-14. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

33 
 

 
Ritornando alla nozione di obbligo, il suo oggetto è chiaramente l’essere umano 

in quanto tale e nella sua interezza38. Il che significa che abbiamo degli obblighi 
verso gli altri esseri umani soltanto per il fatto che essi sono, appunto, umani. Il 
riconoscimento di quest’obbligo e il suo adempimento concreto passa attraverso il 
rispetto e l’appagamento dei bisogni terrestri dell’uomo, dai più elementari ai più 
complessi ed elevati. L’elenco degli obblighi redatto da Weil reca infatti primaria-
mente, i bisogni vitali legati alla sussistenza, come “la protezione contro la violenza, 
l’abitazione, il vestiario, il caldo, l’igiene, la cura in caso di malattia”39. E, seconda-
riamente, bisogni che sono in rapporto con la vita morale; in sequenza abbiamo: 
l’ordine, la libertà, l’ubbidienza, la responsabilità, l’uguaglianza, la gerarchia, 
l’onore, la punizione, la libertà d’opinione, la sicurezza, il rischio, la proprietà pri-
vata, la proprietà collettiva e la verità. 

A fondamento di ciascuno dei bisogni appena riportati c’è “forse il bisogno più 
importante e più misconosciuto dell’anima umana”40, quello di “radicamento”. Seb-
bene l’elevato grado di sradicamento (déracinement) della società contemporanea 
renda difficile delineare tale concetto, Weil propone la seguente definizione: “me-
diante la sua partecipazione reale, attiva e naturale all’esistenza di una collettività 
che conservi vivi certi tesori del passato e certi presentimenti del futuro, l’essere 
umano ha una radice”41. Ciò significa, in sintesi, che ciascun membro della società 
trae nutrimento ed è partecipe in senso morale, intellettuale e spirituale della comu-
nità cui appartiene naturalmente, impostagli cioè dal luogo di nascita, dal ceto di 
appartenenza, dalla professione ecc. In altri termini, patria e comunità sono un indi-
spensabile terreno di coltura da cui può germinare un’esistenza appagante e nutrita 
da stimoli culturali, usi e costumi, luoghi, cibi, sapori, profumi ecc.: 

come esistono ambienti di coltura per certi animali microscopici, o terreni indispensabili per 
certe piante, così ci sono in ognuno una certa parte dell’anima e certi modi di pensare e di agi- 
re che circolano dagli uni agli altri, e possono esistere solo nell’ambiente nazionale e spariscono 
quando un paese viene distrutto42. 

Ragione per cui – conclude Weil – tale ambiente va protetto e salvaguardato a 
tutti i costi. Altrimenti, con esso perirebbe anche parte dello spirito e dell’identità di 
coloro che vi prosperano. Se questo è vero, diviene allora evidente la gravità delle 
azioni dei colonialisti passati e presenti, che hanno razziato, asservito e inglobato le 
patrie altrui, distruggendone la “sostanza morale”, ma anche delle dichiarazioni – 
apparentemente più innocenti – di certa politica ultra-sovranista e xenofoba, ad 
esempio, sugli individui di etnia Rom. Secondo questa retorica, quella minoranza, in 

 
38 “In ogni uomo vi è qualcosa di sacro. Ma non è la sua persona. E neppure la persona umana. È 
semplicemente lui, quell’uomo. Ecco un passante: ha lunghe braccia, occhi celesti, una mente attra- 
versata da pensieri che ignoro, ma che forse sono mediocri. Ciò che per me è sacro non è né la sua 
persona né la persona umana che è in lui. È lui. Lui nella sua interezza. Braccia, occhi, pensieri, tutto. 
Non arrecherei offesa a niente di tutto questo senza infiniti scrupoli” (Ivi, pp. 11-12). 
39 Weil, La prima radice, cit., p. 16. 
40 Ivi, p. 49. 
41 Ibidem. 
42 Ivi, p. 146. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

34 
 

quanto composta da delinquenti, sarebbe infatti un pericolo da arginare tramite cen-
simenti mirati e sgomberi, per l’esattezza, “rade[ndo] al suolo i campi Rom”43 – 
come se distruggendo le loro case fosse effettivamente possibile “togliere dalla 
strada” e integrare appieno questi bambini nel tessuto sociale del Paese ospitante, 
garantendo loro, infine, il diritto all’istruzione. Il punto non è lasciare questi bambini 
e i loro parenti alla mercé di un contesto disfunzionale, ma riconoscere che situazioni 
complesse richiedono soluzioni altrettanto complesse. Non basta sradicare, peraltro 
con l’uso della forza, un individuo da un contesto la cui storia è caratterizzata da 
persecuzione, marginalizzazione, ghettizzazione e criminalizzazione sistemiche. Per 
restituirlo veramente a nuova vita, servono maggiori tutele legali, assistenza mate-
riale da parte di psicologi e mediatori culturali ecc. 

Ritornando a Weil, questa attenzione per i bisogni dell’anima umana – evidenzia 
Zaretsky – rende la filosofa in qualche modo pioniera del “capability approach”, i 
cui maggiori esponenti sono Amartya Sen e Martha Nussbaum, ma il cui capostipite 
è indubbiamente Aristotele. Lo studioso americano nota infatti che, nonostante il 
disprezzo per lo stagirita, Weil aveva a cuore tanto quanto lui la questione delle con-
dizioni di possibilità del benessere e della felicità (eudaimonía) all’interno della di-
mensione sociale e politica; concetto con cui egli designa un modo di vivere che 
dovrebbe consentire all’individuo di sviluppare armoniosamente le proprie capacità 
(dynámeis). Si tratta, dunque, di una sorta di percorso di fioritura personale (“human 
flourishing”44) del singolo, realizzabile, però, solo in società, con la collaborazione 
di tutti: legislatori e cittadini. Affinché l’ambiente in cui il singolo si trova a operare 
sia realmente condizione e occasione di fioritura, lo Stato deve pertanto soddisfare 
determinate condizioni. Insomma, il luogo di nascita e/o residenza, con tutte le sue 
peculiarità geografiche, economiche, storico-culturali, religiose ecc., ha una rile-
vanza notevole per quanto riguarda lo sviluppo fisico e psicologico, le prospettive 
materiali e lo standard di vita generale del bambino45. È dunque evidente che una 
modificazione consistente e/o la distruzione integrale dell’ambiente circostante, che 
magari lo costringono a uno spostamento obbligato verso un altro, non siano per lui 
indifferenti o senza conseguenze dal punto di vista né materiale né psicologico/spi-
rituale. 

Al fine di garantire a tutti una continuità nello sviluppo, la legge internazionale 
stabilisce chiaramente due principi fondamentali obbligatori per tutti gli Stati: 1) 
“educazione primaria obbligatoria e disponibile gratuitamente per tutti”, 2) riconsci-
mento del diritto di ciascuno “di godimento dello standard più elevato possibile di 
salute fisica e mentale”46. Alla luce di queste informazioni, è dunque lecito chie- 

 
43 https://milano.repubblica.it/cronaca/2015/04/08/news/salvini_shock_sui_rom_i_campi_li_r ade-
rei_al_suolo_-111424454/ (consultato il 5 luglio 2025). 
44 Robert Zaretsky, The subversive Simone Weil. A Life in Five Ideas, The University of Chicago 
Press, Chicago 2021, p. 122. 
45 Bhabha, Arendt’s Children, cit., p. 448. 
46 International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights (ICESCR), adopted 16 Dec. 1966, 
G.A. Res. 2200 (XXI), U.N. GAOR, 21st Sess., Supp. No. 16, arts. 13(2)(a), 12(1), U.N. Doc. A/6316 
(1966), 993 U.N.T.S. 3 (entered into force 3 Jan–1976); Convention on the Rights of the Child (CRC), 
adopted 20 Nov. 1989, G.A. Res. 44/25, U.N. GAORD, 44th Sess., Supp. NO, 49, art. 24. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

35 
 

dersi se le tutele offerte agli “Arendt’s children” siano sufficienti a soddisfare i bi- 
sogni della loro anima, consentendone la “fioritura”. Per quanto riguarda l’educa-
zione, c’è da dire che, nonostante gli Stati siano esortati a rendere altrettanto acces-
sibile persino quella secondaria, la fruizione di strutture e servizi scolastici di grado 
inferiore può comunque risultare difficoltosa – si pensi agli adolescenti che migrano 
da soli per cercare fortuna all’estero e finiscono a fare i braccianti agricoli o gli operai 
non specializzati nelle fabbriche, oppure a prostituirsi e/o a delinquere47. Per quanto 
concerne l’assistenza sanitaria, sebbene gli Stati debbano teoricamente fornire cure 
e assistenza olistiche, tenendo soprattutto conto dei bisogni dei gruppi più vulnera-
bili, come i bambini48, bisogna ammettere che spesso a questi ultimi negano cure e 
trattamenti sanitari perché sprovvisti di documenti e non accompagnati da adulti o 
semplicemente perché le prestazioni necessarie sono a pagamento e, quindi non ac-
cessibili né ai disoccupati né a coloro che sono finiti nel circolo vizioso della black 
economy. Ancora più tragica è la situazione dei bambini che rimangono nel Paese 
d’origine quando travolto da un conflitto armato – la tragedia dei palestinesi lo di-
mostra con chiarezza: non solo non possono accedere a istruzione e cure mediche, 
ma neanche alle fonti di approvvigionamento più elementari e, per altro, meno 
nutrienti, come pane e acqua potabile; la loro fame viene insomma usata come arma 
di guerra e pretesto per attirarli a portata di fuoco49. 

 

Verso una soluzione nonviolenta e impolitica: l’attenzione e l’esercizio del 
pensiero come forme di amore per il prossimo 

Sebbene il piano orizzontale e familiare della patria sia per Weil un’importante 
risorsa cui attingere, ella ci mette subito in guardia rispetto a una possibile degene- 
razione del sentimento patriottico per cui si giunge a porre “un’equazione fra il be- 
ne assoluto e una collettività corrispondente a uno spazio territoriale”50. Lo Stato- 
Nazione, per come si è venuto configurando nei secoli, risulta “un oggetto cristalliz-
zato e offerto permanentemente al sentimento patriottico”51, posto al di là del bene e 
del male, del torto e della ragione, come esemplificato dal motto inglese “right or 

 
47 Ivi, pp. 436-437. 
48 Parliamentary Assembly of the Council of Europe, Resolution 1509, Human Rights of Irregular Mi-
grants, 11 5, 13.2, 2006. 
49 Secondo l’Integrated Food Security Phase Classification (IPC), Gaza è dilaniata da una carestia 
“catastrofica”: oltre mezzo milione di persone affamate e tassi di malnutrizione infantile acuta. Peter 
Beaumont, Declaration of famine in Gaza lays bare Israel’s disregard for humanitarian duty, “The 
Guardian”, 24 agosto 2025. UNICEF segnala altresì che il 90 % dei bambini sotto i due anni e il 95% 
delle donne incinte o che allattano vive in condizioni di food poverty estrema, consumando due o meno 
gruppi alimentari al giorno. Cfr. https://www.who.int/news/item/19-02-2024-children-s-lives- threat-
ened-by-rising-malnutrition-in-the-gaza-strip (consultato il 25 agosto 2025). Infine, in molti muoiono 
di fame o sete, bevendo acqua contaminata o non potabile, mentre cercano disperatamente un pasto o 
un sorso d’acqua sotto il rischio di bombardamenti. Wafaa Shurafa, Samy Magdy, Sam Metz, 4 Pales-
tinians shot dead by Israeli forces while seeking aid near Gaza City, witnesses say, “Associated Press”, 
25 agosto 2025. 
50 Weil, La prima radice, cit., p. 133. 
51 Ivi, p. 99. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

36 
 

wrong, my country”. È un feticcio per il quale bisogna essere pronti a tutto – anche 
a sacrificare la vita52, oppure, per riprendere gli esempi del secondo paragrafo, ad 
accantonare la nostra umanità, a ignorare il moto istintivo al soccorso e all’acco-
glienza di chi, solo al mondo e indifeso, ci sta soltanto chiedendo di non fargli del 
male e di offrirgli un futuro migliore53. 

Nonostante tale tendenza, per Weil, “soltanto Cristo ha potuto dire: ‘Io sono la 
verità’. E nessun altro nel mondo può dirlo, né singoli uomini, né collettività”54. Il 
che non significa che non si possa amare il proprio Paese, ma che non bisogna farlo 
in maniera assoluta, perché soltanto un oggetto assoluto può richiedere un amore 
della stessa specie. Il punto non è, dunque, di venir meno agli obblighi verso la patria; 
la filosofa ci invita semplicemente ad adempierli assumendo questa contraddizione, 
comprendendo cioè, anzitutto, che uno Stato, seppur ammantato di chissà quale 
splendore e grandezza (grandeur), è pur sempre un fatto fragile e perituro che risulta 
da una rete di cause e circostanze fortuite in cui il bene e il male, la giustizia e l’in-
giustizia sono intrecciati in modo indissolubile. Una volta compreso che la patria non 
è un assoluto, bisogna allora rivolgersi a cose più elevate e rilevanti, come il princi-
pio platonico del Bene, la cui contemplazione dovrebbe suggerire al vero patriota di 
salvaguardare primariamente l’umanità e la patria altrui e, conseguentemente, anche 
la propria. Ecco perché, come si accennava prima, la pensatrice rifiuta nozioni come 
quelle di democrazia, diritto e persona, che, non provenendo dal cielo, si piegano 
all’utilità del tutto particolaristica e contingente degli esponenti politici o delle lobby 
economiche che, in un dato momento, paiono godere di maggior forza, successo e 
influenza; e preferisce loro quelle di Verità, Bellezza, Giustizia e Compassione, che 
sono invece di origine divina e, dunque, veramente universali ed eterne55. 

 
52 Cfr. Simone Weil, Riposta a una domanda di Alain, in Id., Sulla guerra. Scritti 1933-1943, trad. it. 
di Domenico Zazzi, Il saggiatore, Milano 2017, pp. 49-53. 
53 La netta differenza tra le declinazioni assunte dai concetti di eroismo e patriottismo nelle ideologie 
totalitarie novecentesche e nella proposta caldeggiata da Weil nell’audace “Progetto di una formazione 
di infermiere di prima linea” (Simone Weil, Progetto di una formazione di infermiere di prima linea, 
in Id., Pagine scelte, a cura di Giancarlo Gaeta, Marietti, Genova-Milano 2009, pp. 155-164) mette in 
luce una guerra tra pseudo-religioni e fedi d’ispirazione autentica, tra “moventi impuri e puri dell’eroi-
smo” (Adinolfi, “Fare la storia”, cit., pp. 201-213), da cui si può ricavare un ammonimento, valido 
anche per il presente, sui valori e le motivazioni che guidano l’agire etico-politico dei singoli come di 
intere nazioni. Nel caso delle SS hitleriane, abbiamo infatti un “coraggio” motivato da un surrogato 
della fede in Dio: la volontà di potenza e gloria. Questa ideologia, che esalta l’idolo dello Stato-nazione 
e il mito della superiorità razziale, nel tentativo di incrementarne infinitamente il prestigio, spinge a 
calpestare i diritti e la dignità altrui e addirittura ad attuare disegni genocidi. Nel progetto di Weil, dove 
si sostiene la necessità di paracadutare delle infermiere sul campo di battaglia per assistere material-
mente e moralmente i feriti, si manifesta, per converso, uno spirito di sacrificio e abnegazione fondato 
sulla fede nel vero Dio e sull’esigenza di difendere i principi di Bene, Verità e Giustizia e, soprattutto, 
quello dell’amore per il prossimo, di cui bisogna avere compassione e pietà. In sostanza, ora come 
allora siamo chiamati, in quanto esseri umani prima ancora che cittadini, a scegliere tra una religiosità 
idolatrica e mortifera e una autentica e salvifica. 
54 Ivi, p. 136. 
55 Per ulteriori spiegazioni: Roberto Esposito, Categorie dell’impolitico, Il Mulino, Bologna 1999, pp. 
237-244; Giancarlo Gaeta, Il passaggio nell’impersonale, in Id., Leggere Simone Weil, cit., pp. 241-
249. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

37 
 

Per resistere alla tentazione sciovinista di collocare se stessi e la propria nazione 
al centro del mondo, facendo degli altri nient’altro che delle “particelle dell’universo 
più o meno considerevoli a seconda che siano più o meno vicine all’io”56, sembra 
allora necessario esercitare la sola facoltà in grado di farci scorgere dapprima la Bel-
lezza e poi la Verità, consentendoci, infine, di agire in modo giusto e compassione-
vole. Si tratta dell’attenzione: uno sforzo negativo che consiste nel distaccarsi da sé 
sospendendo ogni proprio pensiero, ambizione, desiderio o preoccupazione, in modo 
tale da essere vuoti, in attesa, pronti ad accogliere l’oggetto che si desidera compren-
dere. Lo sguardo ben orientato è insomma quello che desidera la verità unicamente 
per la verità e il bene soltanto per il bene, senza altre finalità. È, inoltre, capacità di 
ascolto che apre alla possibilità di amare veramente il prossimo di un amore che 
consiste molto semplicemente nel guardarlo, ascoltarlo e rispettarlo, restituendogli 
così quella dignità di cui era stato privato dalla crudeltà degli uomini e/o della sorte. 

La pienezza dell’amore per il prossimo – scrive al riguardo Weil – è semplicemente la capacità 
di domandargli: ‘Qual è il tuo tormento?’. È sapere che lo sventurato esiste […] in quanto 
uomo, esattamente tale e quale noi, un uomo che un giorno è stato colpito dalla sventura con il 
suo marchio inimitabile57. 

A giudizio di chi scrive, questo tipo di sollecitudine nei confronti dell’alterità, se 
unita alla consapevolezza dell’importanza degli ambienti vitali nel sostentare la vita 
biologica e morale del singolo, dischiude inoltre un modo di ragionare – peraltro 
auspicato anche da Arendt58 – senza ripetere macchinalmente slogan sovranisti e/o 
bellicisti, che vorrebbero gli stranieri o “a casa loro” o perfettamente integrati ai co-
stumi del Paese ospitante (e, quindi, dimentichi dei propri) o, in casi estremi, stermi-
nati, eliminati fisicamente in una sorta di novella Soluzione Finale59. In ultima ana-
lisi, questo approccio consente altresì di conseguire un decentramento del proprio 
sguardo, normalmente del tutto rivolto su di sé. E, quindi, di guardare il mondo at-
traverso gli occhi di Dio, la cui prospettiva, essendo collocata al di fuori dello spazio 
e del tempo, non può che essere la più oggettiva ed equanime possibile, la cosiddetta 
“non lettura”60. Prospettiva che è, in definitiva, sostentamento dei doveri dell’anima 
umana, proprio in quanto riesce a coglierne le caratteristiche essenziali, solitamente 
oscurate da una forza illusoria, ossia vulnerabilità e co-dipendenza. 

 
56 Simone Weil, Rivelazione greca, a cura di Giancarlo Gaeta, Adelphi, Milano 2014, p. 282. 
57 Simone Weil, Sul buon uso degli studi scolastici in vista dell’amore di Dio, in Id., Attesa di Dio, 
Adelphi, Milano 2008, p. 200. 
58 Anche la pensatrice tedesca auspica infatti un rovesciamento, tramite il pensiero critico, dell’ideolo-
gia totalitaria, che è proprio il prodotto dell’abdicazione del pensiero politico democratico e del suo 
ricorso populista a ricette di forza e slogan violenti. 
59 Come si può evincere dalle parole di Moshe Feiglin, ex deputato della Knesset, secondo cui “ogni 
bambino a Gaza è il nemico” e, quindi, il compito di Israele è colonizzare Gaza e “non lasciarvi un 
singolo bambino”. Cfr. https://yaffaps.com/en/page-24748.html (consultato il 30 agosto 2025). Non è 
un caso che, nel proporre una “Gaza ebraica”, il politico dell’estrema destra israeliana, faccia inoltre 
esplicito riferimento a Hitler. Cfr. https://aje.io/q6zxmq (consultato il 30 agosto 2025). 
60 Simone Weil, Saggio sulla nozione di lettura, trad. it. in Appendice a Quaderni vol. IV, a cura di 
Giancarlo Gaeta, Adelphi, Milano 1993, pp. 407-415. 



 
 
 
 
 
Veronica Antoniazzi DEP n. 56-57 / 2025 

 

38 
 

È dunque facendo appello all’etica, vera filosofia prima, ed educando le nuove 
generazioni all’attenzione che si possono forse emendare gli errori della politica61 ed 
emanciparsi dall’ordine delle cose, che sennò, poiché governato dalla necessità, ve-
drà sempre e irrimediabilmente trionfare gli ateniesi sui meli62, i forti sui deboli, 
costringendo questi ultimi a un silenzio assordante. Silenzio che si può rompere non 
solo (e, per Weil, non tanto) con la disobbedienza civile auspicata da Arendt per la 
salute dei regimi democratici63, bensì offendo attenzione assoluta alla minoranza col-
pita e, financo, soffrendo con e per essa, anziché distogliere subito lo sguardo come 
ci viene spontaneo fare quando vediamo scatti crudi come quello realizzato da Samar 
Abu Elouf64. Chissà se il bambino palestinese ivi ritratto, orribilmente mutilato dalle 
bombe israeliane, si è spiegato perché gli è stato fatto del male e se ha ancora fiducia 
nel fatto che d’ora in poi gli verrà fatto del bene. Nella speranza che sia così, noi tutti 
abbiamo l’obbligo prima morale, poi politico, di far sì che nessun altro bambino 
divenga adulto prima del previsto, o meglio, che non veda proprio “cose che non si 
devono vedere... che un uomo non deve vedere”65. 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
61 Come emerge in Vita activa, Arendt sceglie invece di puntare su rimendi politici e comunitari come 
la cittadinanza attiva. 
62 Si veda Weil, L’amore di Dio e la svenuta, in Id., Attesa di Dio, cit., pp. 171-191. 
63 Hannah Arendt, Disobbedienza civile, trad. it. Valentina Abaterusso, Chiarelettere, Milano 2017. 
64 Paolo Ottolina, World Press Photo 2025, vince una foto che racconta la tragedia dei bambini di 
Gaza, “Corriere della sera”, 17 aprile 2025. 
65 Aleksievič, Gli ultimi testimoni, cit., pp. 245-246. 


