
 
 
 
 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 
 

 

“L’educazione è l’arma della pace” 
Le conferenze di Maria Montessori (1932-1939)* 

 

a cura di 

 Francesca Casafina  

 
“L’educazione è l’arma della pace”. Con queste parole si potrebbe riassumere la 

conferenza tenuta da Maria Montessori nel 1937 a Copenhagen. Quella nella capi-
tale danese era, in ordine di tempo, il terzo intervento pubblico di Montessori sul 
tema della pace. Il primo al Bureau International d’Education di Ginevra nel 1932 e 
il secondo nel 1936, in occasione del Congresso europeo della pace di Bruxelles, 
voluto dal politico e diplomatico inglese Robert Cecil. Per questo numero doppio 
dedicato al tema guerre e infanzia, abbiamo scelto di includere nella sezione Do-
cumenti alcuni stralci tratti da quelle e altre conferenze che la pedagogista tenne fra 
il 1932 e il 1939 sul tema della pace e dell’educazione, due concetti intimamente 
collegati nel suo pensiero. Montessori definiva, infatti, il bambino come un “mae-
stro di pace”1, riconosciuto quale soggetto attivo, desideroso di trovare da solo le 
risorse cognitive, affettive e relazionali per lo sviluppo delle proprie competenze. 
Educare alla pace non andava inteso nel senso di insegnare la pace ai bambini – dal 
momento che essa è già potenzialmente presente in loro – ma nel senso di permet-
tere il loro sviluppo, favorendo il dispiegarsi del loro processo interiore, coltivando 
sentimenti di curiosità, partecipazione e cura dell’ambiente circostante. Ciò anche 
per apprendere dell’esistenza di forme di vita diverse, che possono convivere paci-
ficamente2. Un contatto diretto con la natura poteva, infatti, aiutare i bambini, se-
condo Montessori, a interiorizzare la profonda interconnessione del “tutto”, a di-
mostrarsi “disponibili alla solidarietà nei confronti di tutto ciò che è vivente”3. 

 
Noi possiamo guardare da un punto di vista unico la vita degli esseri sulla terra. […] il fatto 
più interessante, direi quasi impressionante, è che la terra è una creazione della vita. Dalla vita 
son create le rocce, l’humus, dalla vita è mantenuta l’armonia. Sì la terra è opera degli anima-

 
* Tutte le citazioni dalle conferenze di Maria Montessori sono tratte dalla riedizione, curata 
dall’Opera Nazionale Montessori nel 2004, del volume Educazione e pace, originariamente pubblica-
to nel 1949 dall’editore Garzanti.  
1 Montessori, Educate per la pace, in Educazione e pace, Opera Nazionale Montessori, Roma 2004, 
p. 175. 
2 Montessori, La forma che deve assumere l’educazione per poter aiutare il mondo nelle circostanze 
attuali, in Educazione e pace, cit., pp. 80-81.  
3 Rossella Raimondo, “Il cittadino dell’universo”: educazione e pace nella visione di Maria Montes-
sori, “MeTis. Mondi educativi. Temi, indagini, suggestioni”, 13, 1, 2023, p. 99.  
 



 
 
 
 
 
Maria Montessori DEP n. 56-57 / 2025 
 

249 
 

li.  […] Chi più chi meno, tuti gli esseri viventi sulla terra hanno una missione cosmica. Il 
mantenimento della terra è connesso a tante specie diverse, ciascuna delle quali ha un compito 
speciale e ben determinato. Gli animali si nutrono, vivono, si riproducono, hanno insomma un 
ciclo di vita che risponde ad un compito speciale in rapporto con la vita degli altri. Tutti oggi 
sanno, ad esempio, che lo sparire di una specie animale in un determinato luogo perturba 
l’armonia, perché, ripeto, la vita degli uni è in rapporto con la vita degli altri.  
La vita dunque è considerata una energia che mantiene la vita stessa. 
Ora voglio porre una domanda: l’uomo non avrà anch’egli una missione cosmica da svolgere 
sulla terra?4 

 
Per costruire la pace era fondamentale l’educazione, questo il concetto chiave 

espresso da Montessori nelle conferenze degli anni ’30 sul tema. Educazione intesa 
come rispetto della vita, e soprattutto dell’infanzia, che doveva essere lasciata libe-
ra di sviluppare le proprie potenzialità, senza venire schiacciata da una relazione 
soffocante con l’adulto, che spesso si crede il creatore del bambino, mentre do-
vrebbe avere la capacità di osservarlo pazientemente nella costruzione della sua re-
lazione con se stesso, con gli altri e con il mondo circostante. Il bambino non è – e 
questo è il cuore della pedagogia montessoriana – un adulto in miniatura ma un es-
sere in cui vi è “una vita propria e caratteristica che ha un fine in se stessa”5. Il 
bambino possiede già in sé tutti gli elementi per procedere nel proprio sviluppo, sta 
all’adulto non interferire imponendo i propri tempi e le proprie leggi, “correggen-
do” caratteri che crede sbagliati ma che sono semplicemente diversi dai suoi: “[…] 
dalla perfetta e tranquilla vita spirituale del bambino dipendono la salute e la malat-
tia dell’anima; la forza o la debolezza del carattere; la chiarezza o l’oscurità 
dell’intelligenza”6. Altrove Montessori non esitava a definire l’adulto come un dit-
tatore, alla cui volontà il bambino deve ubbidire ciecamente7. I giovani venivano 
educati all’interno di relazioni repressive, trasmettendo loro i valori 
dell’obbedienza e della cieca sottomissione all’adulto, “chiamato a plasmare il 
bambino”8. L’educazione autoritaria generava, però, esseri umani sottomessi, in-
consapevoli delle proprie capacità e potenzialità, prigionieri di quella che Montes-
sori definiva una “coscienza d’inferiorità”9. L’adulto si comporta come un cieco 
verso il bambino, scriveva Montessori, e nel bambino diventato adulto “restano 
perpetuamente i caratteri di quella famosa pace dopo la guerra, che da un lato è di-
struzione e dall’altro è doloroso adattamento”10. Da questa prima relazione impron-
tata al potere e alla sottomissione derivano, nel suo pensiero, tutte le altre, fino a 
giungere a un mondo dominato dalla prepotenza, dalla manifestazione di forza, e 
dalla volontà di alcuni stati di sottometterne altri. Per queste ragioni, se alla politica 
spettava il compito di “evitare le guerre”11, il compito di costruire una pace duratu-

 
4 Montessori, La necessità di una intesa universale ai fini della preparazione morale alla difesa 
dell’umanità, in Educazione e pace, cit., pp. 97-98.  
5 Montessori, La pace, in Educazione e pace, cit., p. 16.  
6 Ivi, p. 18.  
7 Montessori, Perché l’educazione oggi può avere un’influenza nel mondo?, in Educazione e pace, 
cit., pp. 67-74. 
8 Montessori, La pace, in Educazione e pace, cit., pp. 1-26.  
9 Ivi, p. 20 
10 Montessori, La pace, in Educazione e pace, cit., p. 15. 
11 Montessori, Educazione e pace, cit., p. xi.  



 
 
 
 
 
Maria Montessori DEP n. 56-57 / 2025 
 

250 
 

ra spettava invece all’educazione. La guerra diventerebbe un “assurdo impenetrabi-
le per l’anima nuova”12, se solo gli esseri umani, non più soggiogati, la smettessero 
di farsi “trascinare qua e là come foglie morte”13. Solo l’educazione poteva gettare 
le basi di una reale coesistenza pacifica fra gli esseri umani, valorizzando al mas-
simo lo sviluppo delle energie, un aspetto su cui gli esseri umani erano ancora mol-
to indietro rispetto a ciò che avrebbero potuto fare. Così scriveva nella conferenza 
tenuta a Ginevra nel 1932.  

È impressionante che l’uomo abbia saputo sciogliere tanti enigmi dell’universo, e scoprirne e 
far sue le occulte energie, spinto a ciò dall’istinto di conservazione della vita e, più ancora, 
dall’impulso di sapere e di conoscere; mentre è rimasto un vuoto profondo per quanto riguar-
da l’indagine e il dominio delle proprie energie14. 

L’educazione che “condanna le grandi masse all’ignoranza”, definita “delittuo-
sa” da Maria Montessori15,  è quella che conduce alle guerre e all’annientamento 
reciproco in nome del profitto. Montessori invitava nelle sue conferenze a superare 
gli interessi nazionali in nome di un più alto destino comune, quella “missione 
nell’universo” che secondo lei spettava agli esseri umani, unica “vera frontiera di 
difesa contro la guerra”16. Perciò l’umanità deve essere educata e “resa consapevo-
le che la pace è un principio regolatore delle relazioni umane che appartiene alla 
natura stessa dell’essere umano”17. Ma per fare questo è necessario partire 
dall’infanzia, perché è nell’infanzia che gli esseri umani imparano a sentirsi liberi e 
responsabili del mondo che li circonda. 

 

Per la pace* 

Tutte le forze migliori dell’umanità si riuniscono oggi attorno ad un appello, che 
domanda loro la risoluzione dei più urgenti problemi di vita.  

La pace è una meta che si può raggiungere soltanto attraverso l’accordo, e due 
sono i mezzi che conducono a questa unione pacificatrice: uno è lo sforzo imme-
diato di risolvere senza violenza i conflitti, vale a dire di eludere le guerre; l’altro è 
lo sforzo prolungato di costruire stabilmente la pace tra gli uomini. Ora evitare i 
conflitti è opera della politica: costruire la pace è opera dell’educazione. È urgente 
far comprendere la necessità di uno sforzo concorde e collettivo anche per la co-
struzione della pace.  

L’educazione costruttiva della pace non può limitarsi alla scuola e 
all’istruzione: è un’opera di portata universale. Essa non consiste soltanto in una 
riforma dell’uomo, che permetta lo sviluppo interiore della personalità umana: ma 
è anche un orientamento verso i fini dell’umanità e le condizioni presenti della vita 
sociale. Perché non soltanto l’uomo è pressoché sconosciuto a se stesso, ma egli 

 
12 Ivi, p. 23.  
13 Ivi, p. 22.  
14 Ivi, p. 4.  
15 Montessori, Educazione e pace, cit., p. xiv.  
16 Ivi, p. xv.  
17 Raimondo, “Il cittadino dell’universo”, cit., p. 102.  
* Congresso europeo per la pace (Bruxelles, 3 settembre 1936). 



 
 
 
 
 
Maria Montessori DEP n. 56-57 / 2025 
 

251 
 

ignora anche, nella generalità, il segreto di quei meccanismi sociali da cui dipendo-
no oggi i suoi interessi e la sua salvezza immediata.  

[…] 
Tutti noi formiamo un solo organismo, una Nazione Unica (N.U.). Questa na-

zione unica, che fu l’inconscia aspirazione spirituale ed anche religiosa dell’anima 
umana, possiamo proclamarlo con un grido che arrivi da un punto all’altro della 
terra, è finalmente raggiunta. È nata l’ “umanità organismo”: questa supercostru-
zione, che ha assorbito tutti gli sforzi dell’uomo sin dalla sua origine, si è realizza-
ta. Noi ci viviamo. Ne danno una prova mirabile i poteri quasi miracolosi che oggi 
pongono l’uomo al di sopra della sua natura: l’uomo che vola nell’aria, più alto e 
sicuro delle aquile, l’uomo che dispone delle segrete energie invisibili 
dell’universo, l’uomo che può guardare nei cieli e nell’infinito, che può parlare at-
traverso gli oceani e che può raccogliere le vibrazioni di tutte le musiche del mon-
do, l’uomo che possiede i segreti capaci di trasformare la materia, infine l’uomo di 
oggi è il cittadino della grande nazione dell’umanità. 

È assurdo pensare che un tale uomo, dotato di poteri superiori alla natura, debba 
essere un olandese, o un francese, o un inglese, o un italiano. Egli è il nuovo citta-
dino del nuovo mondo: il cittadino dell’universo.  

[…] 
Il nostro principale interesse deve consistere nell’educare l’umanità – l’umanità 

di tutte le nazioni – per orientarla verso destini comuni. Occorre tornare indietro, 
rifarsi al bambino, orientare verso di lui gli sforzi della scienza, perché in lui risie-
de l’origine e la chiave degli enigmi dell’umanità. Il bambino è ricco di poteri, di 
sensibilità, di istinti costruttivi che ancora non sono stati considerati né utilizzati. 
Per potersi sviluppare, egli ha bisogno di mezzi più vasti di quelli che gli sono stati 
offerti sinora: e non è forse modificando la struttura dell’educazione, che questa 
finalità si può raggiungere? Bisogna che la società riconosca pienamente i diritti 
sociali del bambino, e prepari per lui e per l’adolescente un mondo adatto a garan-
tirne lo sviluppo spirituale. Bisognerebbe per questo che tutte le nazioni si accor-
dassero in una intesa, in una specie di tregua che permettesse a ciascuna di dedicar-
si alla cura della propria umanità, per attendere da essa la soluzione pratica di pro-
blemi sociali oggi apparentemente insolubili.  

Forse il raggiungimento della pace sarebbe allora facile e prossimo, come lo 
svegliarsi da un sogno, come il liberarsi da una suggestione.  

 
 

Educate per la pace* 

L’educazione assume oggi, nel particolare momento sociale che attraversiamo, 
un’importanza veramente illimitata. E questa accentuazione del suo valore pratico 
si può esprimere con una sola frase: l’educazione è l’arma della pace.  

Se pensiamo alla grandiosità e alla perfezione tecnica oggi raggiunta dagli ar-
mamenti bellici, ai quali è affidata la salvezza dei popoli attraverso la guerra, dob-
biamo concludere che solo quando l’educazione avrà raggiunto lo stesso grado di 

 
* Conferenza tenuta a Copenhagen (22 maggio 1937). 



 
 
 
 
 
Maria Montessori DEP n. 56-57 / 2025 
 

252 
 

eccellenza e di perfezione scientifica sarà divenuta l’armamento capace di garantire 
ai popoli la sicurezza e il progresso.  

[…] 
È evidente che un’educazione intesa a fondare la pace non può consistere solo 

nella ricerca dei mezzi atti a sottrarre il bambino alle suggestioni della guerra. Non 
sarebbe sufficiente evitare che i suoi giocattoli simulino le armi, o che egli studi la 
storia dell’umanità come una successione di imprese guerresche, e consideri la vit-
toria sui campi di battaglia come un supremo onore. E neppure sarebbe sufficiente 
inculcare nel bambino l’amore e il rispetto per tutti gli esseri viventi, e per tutte le 
cose che essi hanno costruito attraverso secoli di civiltà. 

Tutto ciò non costituirebbe che la parte scolastica di un tentativo più vasto, di-
retto contro la guerra in se stessa, parte che possiamo definire “negativa”, intesa 
cioè ad allontanare la minaccia di un conflitto imminente, più che a preparare la 
pace nel mondo.  

È troppo chiaro che le guerre non possono essere evitate attraverso 
un’educazione di questo tipo. Altrimenti, che dovremmo pensare dell’influenza 
educativa della civiltà, che proclama sacre la vita e la libertà dell’uomo? Che do-
vremmo dire dell’influenza delle religioni, che da migliaia di anni si sforzano di 
insegnare l’amore tra gli uomini? 

[…] 
Gli uomini non fanno la guerra perché da bambini furono suggestionati da un 

giocattolo. E l’insegnamento scolastico della storia, basato sull’apprendimento 
mnemonico di date e avvenimenti, non costituisce certo il metodo più indicato per 
infiammare all’eroismo.  

Evidentemente la guerra è un fenomeno complesso, che è importante conoscere 
e comprendere, soprattutto nel nostro tempo. Oggi l’umanità è sopraffatta da avve-
nimenti di portata universale, che l’educazione non ha ancora affrontati. L’uomo di 
oggi è veramente come un fanciullo che si trovi solo e smarrito in un bosco, in ba-
lìa delle tenebre e dei rumori misteriosi della notte.  

[…] 
L’educazione, come oggi è intesa, incoraggia gli individui all’isolamento e al 

culto dell’interesse personale: oggi si insegna agli scolari a non aiutarsi l’un l’altro, 
a non suggerire a chi non sa, a preoccuparsi solo della promozione, a conquistare 
un premio nella competizione con i compagni. E questi poveri egoisti, stanchi men-
talmente, come ci è dimostrato dalla psicologia sperimentale, si trovano poi nel 
mondo l’uno accanto all’altro come granelli di sabbia nel deserto: ciascuno è isola-
to dall’altro, e tutti sono sterili; se si scatena un vento potente, questi pulviscoli 
umani, privi di una spiritualità che li vivifichi, verranno travolti e formeranno un 
turbine sterminatore.  

Un’educazione capace di salvare l’umanità richiede non poco: essa include lo 
sviluppo spirituale dell’uomo, la sua valorizzazione, e la preparazione del giovane 
a comprendere i suoi tempi.  

Il segreto sta qui: nella possibilità per l’uomo di divenire il dominatore 
dell’ambiente meccanico da cui oggi è oppresso. Il produttore deve dominare la 
produzione. Ora la produzione è intensificata dalla scienza ed ha raggiunto un alto 
grado di organizzazione in tutto il mondo. Occorre quindi in ugual misura valoriz-



 
 
 
 
 
Maria Montessori DEP n. 56-57 / 2025 
 

253 
 

zare scientificamente le energie umane, e organizzare l’umanità. Gli uomini non 
possono più rimanere ignari di se stessi e del mondo in cui vivono: e il vero flagel-
lo che oggi li minaccia è proprio questa ignoranza. Occorre organizzare la pace, 
preparandolo scientificamente attraverso l’educazione.  

L’educazione addita una nuova terra da conquistare: e questa terra altro non è 
che il mondo dello spirito umano.  

Nelle nostre esperienze sui bambini, noi abbiamo constatato che l’uomo bambi-
no è un embrione spirituale, dotato di misteriose sensibilità che lo guidano, di 
energie creative che tendono a costruire nell’anima dell’uomo una specie di stru-
mento meraviglioso. A somiglianza della radio che può captare dall’etere onde 
lunghe e corte, capaci di trasportare musiche aleggianti nello spazio, così questa 
specie di strumento che il bambino va costruendo nel proprio animo è destinato a 
raccogliere le onde divine, che tutte trasmettono l’amor divino aleggiante negli 
spazi dell’eternità. È questa sensibilità che dà il valore dell’uomo: l’uomo è grande 
in quanto può arrivare a raccogliere le vibrazioni dell’onnipotenza.  

Il bambino è un embrione spirituale delicato, ma capace di svilupparsi e di darci 
la possibilità di un’umanità migliore. Esso ci ha dimostrato qual è la vera realtà 
della costruzione umana normale. Noi abbiamo visto bambini che si trasformavano 
totalmente, acquistando l’amore delle cose, mentre il senso dell’ordine, la discipli-
na e l’autocontrollo si sviluppavano in loro come espressione di una libertà perfet-
ta. Li abbiamo veduti lavorare con costanza, potenziando nel lavoro le proprie 
energie.  

Il bambino costituisce insieme una speranza ed una promessa per l’umanità. Cu-
rando dunque questo embrione come il nostro tesoro più prezioso, noi lavoriamo 
alla grandezza dell’umanità. Gli uomini che così educheremo, potranno usare i 
fulmini divini per vincere gli uomini di oggi, che affidano la loro sorte alle mac-
chine. Ciò che occorre è la fede nella grandezza e nella superiorità dell’uomo. Se 
egli ha saputo impadronirsi delle energie cosmiche vaganti nell’etere, dovrà com-
prendere che il fuoco del genio, il valore dell’intelligenza, la chiarezza della co-
scienza, sono pure energie da organizzare, da disciplinare, da valorizzare effetti-
vamente nella vita sociale umana.  

Queste energie oggi vanno disperse: sono anzi represse e deviate dagli errori di 
un’educazione che ancora influisce su tutta l’umanità. Il bambino è incompreso 
dall’adulto: i genitori inconsciamente lottano contro il figlio, anziché aiutarlo nella 
sua divina missione. Padre e figlio non si comprendono l’un l’altro: un abisso si 
apre tra loro fin dal nascere del bambino. Ed è questa incomprensione che abbatte 
l’uomo, lo fa deviare, lo fa ammalare nello spirito, lo impoverisce, lo rende inferio-
re a se stesso. L’incomprensione tra adulto e bambino provoca la tragedia dei cuori 
umani, che poi si manifesta nell’insensibilità, nell’accidia e nella criminalità. Gli 
uomini umiliati si vergognano di se stessi, i timidi si ritirano, i paurosi cercano il 
loro riposo personale: tutta la ricchezza umana è annientata.  

 

 



 
 
 
 
 
Maria Montessori DEP n. 56-57 / 2025 
 

254 
 

Educate per la pace. La forma che deve assumere l’educazione per poter 
aiutare il mondo nelle circostanze attuali* 

 
Qual è il compito dell’educazione? Anzitutto quello di riempire i vuoti, di col-

mare le lacune, che sono gravi ed estese. Il suo primo fine dev’essere la valorizza-
zione della personalità e lo sviluppo dell’umanità. 

[…] 
Si è sempre detto: il bambino deve essere libero, ma in che si è fatta consistere 

questa libertà? Essa non può essere che la possibilità per ciascun individuo di agire 
in modo indipendente. È questa la condizione dell’individualità. Sino a che non si 
agisce da soli, non si è individui. Così l’istinto che guida il bambino 
all’indipendenza ci porta ad affermare ciò che tutta la natura dimostra: che ogni as-
sociazione è formata da individui separati; altrimenti non esisterebbe una società, 
ma solo una colonia. Nella scala della natura ritroviamo un gradino più basso, rap-
presentato dalle colonie in cui gli individui non sono distinti, ed uno più alto in cui 
gli individui sono separati ed indipendenti e funzionano ognuno per proprio conto. 
L’individualità costituisce perciò l’elemento base, il punto di partenza per la for-
mazione della società, la quale è formata da molti individui, ciascuno funzionante 
da solo, ma unito con gli altri per uno scopo comune. Nella natura abbiamo molti 
esempi di questo fatto: un’enorme quantità di individui della stessa specie compio-
no insieme una funzione speciale per il mantenimento dell’equilibrio 
nell’economia terrestre. La loro azione può essere in tal caso illimitata, mentre la 
funzione compiuta dalle colonie è sempre limitata. L’individuo assai raramente vi-
ve separato: egli è fatto per l’unione su vasta scala. L’unione può essere organizza-
ta o non organizzata: in questo ultimo caso non costituisce una società, ma solo un 
insieme di individui che funzionano separatamente.  

[…]  
La nostra speranza per la pace futura non risiede negli insegnamenti che l’adulto 

può dare al bambino, ma nello sviluppo normale dell’uomo nuovo.  
È questo appunto che ci permette di pensare ad una grande possibilità, a quella 

che è l’unica speranza di salvezza, risultato di uno sviluppo normale fortunatamen-
te non affidato ai nostri insegnamenti.  

Ciò che noi possiamo fare è di studiare il fenomeno alla maniera oggettiva degli 
scienziati: studiare i fatti che lo determinano, vedere quali siano le condizioni ne-
cessarie per ottenerlo e per continuare su questa via di normalità. 

Ciò che possiamo e che dobbiamo fare è di mettere in atto la costruzione 
dell’ambiente che ponga le condizioni di questo sviluppo normale.  

L’energia psichica del bambino, una volta destata, si svilupperà secondo le pro-
prie leggi, in modo tale da avere un riflesso anche su di noi. Il fatto di vivere accan-
to ad un essere umano che si sviluppi così, può tradursi per noi in nuova energia. Il 
bambino che si sviluppa armoniosamente e l’adulto che vicino a lui si eleva, for-
mano un quadro estremamente appassionante ed attraente.  

 
* VI Congresso internazionale Montessori (Copenhagen – agosto 1937).  



 
 
 
 
 
Maria Montessori DEP n. 56-57 / 2025 
 

255 
 

Questo è il tesoro di cui abbiamo bisogno oggi: aiutare il bambino a rendersi in-
dipendente da noi, a procedere da solo, e ricevere da lui speranza e luce.  

In questo nuovo quadro, l’adulto non apparirà più soltanto il creatore del mondo 
esterno, ma soprattutto il protettore delle forze psichiche e morali che si rinnovano 
in ogni uomo che nasce.  

 

Educate per la pace* 

[…] 
Noi sentiamo questa verità e unità, e chi non la sente? Già nel passato più lonta-

no i filosofi, tutti quelli che hanno saputo mettersi al di sopra dei loro interessi, tutti 
hanno sentito questa verità: che gli uomini possono chiamarsi amici, possono com-
prendersi e potrebbero essere in pace gli uni con gli altri. Dovremmo chiederci: 
perché gli uomini più si raffinano con lo studio, e scoprono o creano cose belle, più 
vivono in lotta gli uni con gli altri? Per quale ragione? Anche questo è un mistero. 
Perché esiste alla base una evidente unità sentita da tutti e alla superficie non vi è 
che dissenso? Perché, si dice, gli uomini devono vivere nel mondo quale esso è, e 
come esso esige. È indubbio che in ogni parte del mondo gli uomini sono differenti 
fra loro, che essi vivono in modi di vita fissi e diversi e che non vi è sforzo di pre-
ghiera, di ragionamento logico, che ottenga un atto di volontà perché s’intendano 
tra di loro. Ma non vi è forse una strada nuova? Il Bambino. Il Bambino è, dal pun-
to di vista religioso, l’essere più possente. Senza dubbio esiste una comunicazione 
tra lui e il Creatore, egli è l’opera più evidente del Creatore. Noi possiamo dire: 
L’essere più religioso nel mondo umano è il bambino.  

Se vogliamo trovare un essere puro, parimenti libero e lontano dall’una e 
dall’altra delle idee filosofiche o dai partiti politici troveremo questo essere neutra-
le nel Bambino. E se pensiamo che tutti gli uomini sono diversi per la lingua che 
parlano, riconosceremo nel Bambino l’essere che non parla nessuna lingua ed è di-
sposto a parlarne una qualunque. Ecco allora in nucleo a cui dobbiamo rivolgerci 
quando cerchiamo le vie per la realizzazione della pace. Perché nelle riunioni invo-
canti la pace non entra trionfante la schiera dei bambini? Se apparissero fra noi 
schiere di bambini, di questi essere umani nei quali la pace vive in potenza noi tutti 
dovremmo riverirli, e inchinarci con ammirazione. Il Bambino apparirebbe tra noi 
come la figura del Maestro della pace. Dovremmo muovergli incontro per appren-
dere il Mistero dell’Umanità, per scoprire in lui il mistero di una bontà che esiste 
nel fondo e che gli atti e la vita smentiscono. Là è l’origine della conoscenza che 
sommamente ci interessa. 

Se il bambino è il maestro dell’amore, pensiamo che in ogni famiglia ci sono 
bambini e che in ogni famiglia è vivente questo principio d’amore. Quando il bam-
bino appare nella famiglia, la madre diventa più bella, il padre più buono, e se con 
il nascere crea già questo clima d’Amore, egli discopre poi quelle leggi di crescen-
za che rivelano a chi ben le osservi le radici della grandezza e della personalità 
umana. Il bambino è dotato di abilità e intelligenza insospettabili. Il suo cuore è 

 
* World Fellowship of Faiths (Essex Hall, Stand, Londra – 28 luglio 1939). 



 
 
 
 
 
Maria Montessori DEP n. 56-57 / 2025 
 

256 
 

sensibile alla giustizia così da esser detto, come fu detto da Emerson, il Messia che 
ritorna sempre fra gli uomini caduti, per condurli verso il Regno dei Cieli. 

Noi siamo convinti che il Bambino può fare molto per noi, più di quello che noi 
possiamo fare per lui. Noi siamo fermi e fissi all’abitudine, ma il bambino ci solle-
va dalla terra. L’impressione del Bambino Maestro è stata così forte da farmi sor-
gere dinanzi la sua figura quale noi la intendiamo. Non il bambino dal piccolo cor-
po disteso, con le braccia abbandonate nel riposo perché debole: noi vediamo la fi-
gura del bambino diritto, con le braccia tese che chiamano l’umanità.    
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 
 
 
 


