
 
 
 
 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 
 

Erica Moretti, Maria Montessori. Una vita per la pace e i diritti dell’infanzia, 
Laterza, Bari-Roma 2025, pp. 327. 

 
Il libro di Erica Moretti Maria Montessori. Una vita per la pace e i diritti 

dell’infanzia è una versione rivista di The Best Weapon for Peace: Maria Montes-
sori, Education, and Children’s Rights (The University of Wisconsin Press 2021), 
tradotto in italiano dall’autrice. Il volume racconta, come recita il titolo, l’impegno 
di Maria Montessori in favore della pace, non limitandosi alle conferenze che, co-
me noto, la pedagogista tenne sul tema negli anni ’30, ma esplorando ad ampio 
spettro il pensiero di Montessori, il suo attivismo e la sua elaborazione teorica, per 
portare alla luce le radici del suo metodo, profondamente radicate dentro un pensie-
ro convintamente pacifista. I bambini erano per Montessori “naturalmente” portato-
ri di pace (l’idea del bambino come “maestro della pace”) e il rispetto del loro 
mondo interiore e del loro sviluppo autonomo erano per Montessori i caposaldi di 
una educazione il cui scopo fosse quello di creare adulti indipendenti e liberi di 
scegliere. Adulti consapevoli delle proprie capacità e potenzialità, capaci di dirotta-
re le energie a loro disposizione – che per Montessori erano ancora largamente ine-
splorate – a sostegno del progresso dell’umanità intera e non della sua distruzione 
(“Un’educazione scientificamente pensata avrebbe generato un adulto naturalmente 
propenso alla pace”, p. 11). Per Maria Montessori lo sviluppo della personalità del 
bambino doveva essere al centro del processo educativo, e l’educazione doveva 
servire al miglioramento delle condizioni dell’umanità (la stessa impostazione era 
alla base della critica mossa ai sistemi educativi tradizionali dal movimento inter-
nazionale della new education, di cui Montessori faceva parte e di cui l’autrice dà 
conto nel quinto capitolo).  

In uno slancio che a tratti assume toni prometeici – Montessori era in fondo una 
donna di scienza – le conferenze che tenne a partire dal 1932 fino al 1939 sono 
piene di continui riferimenti a un’umanità potenzialmente in grado di manovrare le 
energie del mondo intero – anche grazie ai progressi raggiunti nella tecnologia – 
ma ancora impreparata a farlo. Gli esseri umani potevano controllare la natura – 
Montessori ne era convinta – senza tuttavia prevaricarla o, peggio, devastarla. Il 
pensiero montessoriano è infatti, nella sua essenza, intriso di un profondo rispetto 
per la natura. Il pieno dispiegamento del processo interiore dei bambini poteva fa-
vorire, secondo Montessori, sentimenti di curiosità e una predisposizione alla cura 
dell’ambiente. Il contatto con la natura poteva aiutare i bambini a sentirsi parte del 
“tutto”, incoraggiando sentimenti di solidarietà verso gli altri esseri viventi. Scrive 
Moretti: “I bambini cresciuti con il metodo montessoriano – liberi di muoversi, 
giocare e scoprire – sarebbero cresciuti senza le costrizioni disciplinari di altri me-
todi pedagogici. Tale filosofia si proponeva di fare loro i cittadini di un mondo 
nuovo, di cui l’empatia, la responsabilità sociale e la solidarietà sarebbero stati i 
valori fondativi” (p. 7). 

Il volume di Erica Moretti è diviso in sei capitoli (Dall’interiorità, la pace: co-
me nacque il metodo; La Croce Bianca di Maria Montessori; Le lezioni del 1917 
Porre fine al conflitto con l’educazione; Montessori nell’Italia fascista, Primi in-
terventi pubblici di Maria Montessori sulla pace, 1932-1939; Montessori in India. 



 
 
 
 
 
Erica Moretti DEP n. 56-57 / 2025 
 

 329 

Il bambino promotore del cambiamento radicale). L’autrice sceglie di partire 
“dall’inizio”, dalla prima Casa dei Bambini nel quartiere romano di San Lorenzo 
(1907), per esplorare le radici del metodo Montessori, poi le prime esperienze della 
pedagogista in favore dei bambini colpiti dalla guerra, il suo attivismo politico, le 
lezioni e conferenze tenute incessantemente in diversi paesi, il rapporto con l’Italia 
di Mussolini, fino, come si diceva, agli interventi pubblici sulla pace, per conclude-
re con l’ultimo capitolo dedicato all’importanza del misticismo orientale nel pen-
siero montessoriano e al soggiorno di Montessori in India.  

Il perché della scelta di Moretti di dedicare un volume al pacifismo montesso-
riano è spiegato dalla stessa autrice nell’introduzione: 

Il lavoro della pedagogista per rieducare i fanciulli formandoli a essere agenti di pace è un 
aspetto poco approfondito della sua ricerca. Sebbene il valore della teoria pedagogica montes-
soriana sia universalmente riconosciuto, la storiografia ha prestato finora poca attenzione alle 
sue idee sul pacifismo e al ruolo di queste ultime nello sviluppo di tale teoria. Questo libro in-
tende dunque ripercorrere l’impegno pacifista di Montessori, tracciandone le radici 
nell’attivismo pedagogico per collegarlo al più ampio dibattito internazionale (p. 7).  
[…]  
Benché Montessori fosse ai suoi tempi una nota pacifista, la storiografia ha considerato se-
condari i suoi scritti sulla pace e rispetto al lavoro pedagogico, vedendoli come una sorta di 
progetto intellettuale a latere portato avanti da una studiosa il cui obiettivo principale era edu-
care la gioventù (p. 8). 
 
Sempre nell’introduzione, Moretti delinea i contorni del termine “infanzia” uti-

lizzato nel libro:  
Data l’ampiezza del progetto pedagogico e politico di Montessori, in questo libro il termine 
infanzia non è anagraficamente definito per un duplice motivo. Il primo è che nella maggior 
parte degli scritti di Montessori si parla del bambino (dove il maschile ha un significato neu-
tro-universale) e di stadi di sviluppo, senza riferimento a una precisa fascia d’età. […] Il se-
condo è che ho voluto interpretare il pensiero montessoriano sulla pace alla luce di una nozio-
ne storicamente definita di infanzia, scaturita dall’avvento della politica di massa e spesso ri-
ferita a una costruzione simbolica culturalmente determinata (p. 13).  

Montessori intervenne pubblicamente in numerose occasioni sul tema della tute-
la dei minori, una questione al centro di istituzioni sovranazionali come il Child 
Welfare Committee della Società delle Nazioni, creato per dare assistenza alle cen-
tinaia di migliaia di bambini rifugiati o sfollati dopo il primo conflitto mondiale. Il 
suo lavoro rivolto all’assistenza dei minori in condizioni di vulnerabilità economica 
o di disagio fisico si espresse tanto negli spazi internazionali – aperti dalla Conven-
zione di Ginevra del 1864 e dalle Convenzioni dell’Aja del 1899 e del 1907 – 
quanto in Italia, ad esempio nei confronti degli orfani del terremoto di Messina del 
1908, dei bambini delle periferie romane e dei rifugiati della Grande Guerra (p. 17). 
L’esperienza di Montessori con l’infanzia svantaggiata iniziò, dunque, molto pre-
sto. Come racconta Moretti, nel 1897 Montessori venne nominata dal presidente 
della Croce Rossa “sottotenente” negli ospedali territoriali dell’associazione (p. 31). Nel 
1904 si recò nell’Agro romano per ottenere la libera docenza in Antropologia, e lì 
entrò in contatto con le condizioni di vita dei contadini. Il Comitato delle scuole dei 
contadini – impegnato nel garantire un’istruzione di base ai figli dei lavoratori agri-
coli – aprì, riporta Moretti, molti asili che adottavano il metodo montessoriano (p. 33).  



 
 
 
 
 
Erica Moretti DEP n. 56-57 / 2025 
 

 330 

Quando aprì la sua prima Casa dei Bambini nel 1907, Maria Montessori già contava la parte-
cipazione ad alcune iniziative umanitarie che avevano configurato la sua visione del bambino 
e dell’istruzione come elemento essenziale di riscatto per l’intera umanità. Come dimostra 
l’esperienza nell’Agro romano, le prime iniziative di Maria Montessori coincisero con un pe-
riodo di profonda ridefinizione del ruolo dell’infanzia in Italia (p. 37). 

Un’altra esperienza importante che vide impegnata Maria Montessori fu quella 
dell’assistenza ai minori traumatizzati dalle guerre, attraverso un “approccio educa-
tivo con cui recuperare il benessere emotivo e affrontare lo stress e le nevrosi cau-
sati dagli eventi cui avevano assistito” (p. 98). La volontà di supportare questi mi-
nori pesantemente danneggiati, nel corpo e nella mente, dagli orrori dei conflitti, 
spinse Montessori a immaginare un’associazione umanitaria sovranazionale che 
avrebbe dovuto chiamarsi Croce Bianca: “Negli intenti di Montessori, tale organiz-
zazione doveva diffondere l’uso del suo metodo pedagogico nelle zone di guerra, 
dove un personale adeguatamente formato avrebbe lavorato insieme alla Croce 
Rossa per curare le ferite mentali e fisiche dei civili, in particolare quelle dei bam-
bini e delle loro madri” (p. 99). Il progetto non riuscì a concretizzarsi per mancanza 
di fondi, ma la sua mancata realizzazione “servì da costante stimolo allo sviluppo 
della metodologia di Maria Montessori, il cui attivismo conferma la sua partecipa-
zione al dibattito internazionale sulle battaglie che i civili, in particolare i bambini, 
dovevano affrontare sul fronte interno […]” (p. 100).  

Quando Montessori ideò la Croce Bianca, era ancora scarsa l’attenzione alle conseguenze psi-
cologiche della guerra sui bambini. Questa fu una delle ragioni per cui non riuscì mai a procu-
rarsi il necessario sostegno economico per creare l’organizzazione. Le teorie che ne erano alla 
base finirono, tuttavia, per caratterizzare le attività di sostegno all’infanzia nell’Europa del se-
condo dopoguerra […] (p. 302). 

Maria Montessori era convinta che la sua pedagogia potesse “curare le ferite e 
sanare il sistema nervoso danneggiato” (p. 107). 

Un altro aspetto a cui viene riservato spazio nel libro è quello di figure che scel-
sero anch’esse di adottare il metodo montessoriano con i bambini vittime della 
guerra, convinte, al pari della pedagogista italiana, della sua efficacia nella cura dei 
traumi infantili. Moretti racconta ad esempio l’esperienza dell’educatrice newyor-
chese Mary Rebecca Cromwell, filantropa trasferitasi nel 1902 in Francia, dove 
aprì cinque scuole (p. 101). L’importanza del lavoro di Montessori e Cromwell è 
sottolineata dall’autrice soprattutto in considerazione del fatto che, come scrive, 
furono in pochi a riconoscere a quel tempo “la portata senza precedenti del danno 
che il conflitto aveva causato nella mente dei bambini” (p. 107). Fu soltanto dopo il 
secondo conflitto mondiale, infatti, che le conseguenze della guerra sulla salute psi-
cologica dell’infanzia entrarono nel dibattito sulla tutela di quest’ultima. Moretti ri-
chiama anche la figura di Maude Radford Warren, scrittrice nordamericana che 
viaggiò in Francia durante gli anni della guerra per raccogliere le testimonianze dei 
minori traumatizzati (p. 107). Un’altra realtà che svolse un ruolo importante nella 
diffusione del metodo montessoriano fu la Società Umanitaria, associazione mila-
nese vicina al Partito socialista e a cui la stessa Montessori si rivolse nella speranza 
di ottenere fondi per il suo progetto della Croce Bianca. Come spiega Moretti, la 
collaborazione tra l’organizzazione milanese e Montessori fu intensa (p. 125).  



 
 
 
 
 
Erica Moretti DEP n. 56-57 / 2025 
 

 331 

Un importante aspetto dell’attivismo politico e sociale di Maria Montessori è 
quello legato alla sua partecipazione ai congressi delle donne. Nel 1896 partecipò 
al Congresso internazionale delle donne a Berlino e nel 1899 prese parte 
all’International Council of Women, dove fu al centro il dibattito sulle politiche per 
la pace.  

Moretti individua un anno di svolta nella riflessione montessoriana sulla pace, 
ovvero il 1917, quando Montessori iniziò a “delineare un programma pacifista più 
articolato” (p. 144). Quel tentativo non rimase isolato, e molti altri progetti educa-
tivi si affiancarono.  

All’inizio del secolo, un movimento chiamato “educazione dalla fraternità” propose un radi-
cale ripensamento dei programmi scolastici per promuovere l’armonia e l’intesa tra le nazioni. 
Il movimento sosteneva che i bambini dovessero essere educati all’ideale della cittadinanza 
democratica così da essere pronti a diventare membri attivi della società civile. Mentre gli 
educatori italiani erano perlopiù interessati a dibattere su come promuovere la fedeltà del 
bambino al nuovo Stato per mezzo dei programmi scolastici, l’“educazione alla fraternità” fa-
voriva invece la tolleranza, il senso civico e la consapevolezza di appartenere a una comunità 
globale, promuovendo quella che veniva chiamata £educazione al mondo (pp. 144-145). 

Un simile approccio ebbe il sostegno di importanti protagonisti del pacifismo 
europeo, come Romain Rolland ed Ellen Key (pp. 145-146). Lo stesso approccio 
che riecheggia anche nelle conferenze degli anni ’30, con il loro invito a considera-
re l’educazione della pace non come limitata alla scuola e all’istruzione, bensì co-
me un’opera di portata universale. E, ancora prima, nel ciclo di lezioni tenuto nel 
1917 a San Diego, all’interno di un corso di formazione insegnanti: “Da quanto 
emerge dalle lezioni del 1917, l’approccio di Montessori al pacifismo era caratte-
rizzato da un’analoga vocazione universalistica” (p. 146). Anche in quel caso il 
messaggio montessoriano non rimase isolato.  

Nonostante le lezioni di San Diego fossero rivolte a un pubblico ristretto, è probabile che le 
sue idee avessero iniziato a diffondersi nei circoli pacifisti. Ne dà testimonianza una lettera 
inviata all’educatrice da Francis M. Whiterspoon, una delle fondatrici della War Resisters 
League e del Woman’s Peace Party, associazione nordamericana che annoverava tra i suoi 
membri Jane Addams, riformista sociale e fondatrice della Chicago Hull (pp. 146-147). 

Nella lettera, spiega Moretti, Whiterspoon chiedeva a Montessori un contributo 
per il bollettino mensile del Woman’s Peace Party, ma non vi sono prove che Mon-
tessori abbia effettivamente scritto. Le divergenze tra Montessori e il Woman’s 
Peace Party erano significative, e rimasero tali nonostante la lettera di Whiterspoon 
(p. 148). 

Nel quarto capitolo Moretti si sofferma sulle relazioni di Montessori con il re-
gime fascista, sotto la cui egida si svolsero le attività della pedagogista dal 1922 
fino al 1934, quando lasciò il paese. Sostiene l’autrice che le biografie su Montes-
sori non hanno “sufficientemente sottolineato la problematicità” di quella relazione 
(p. 176). Nel periodo tra il 1922 e il 1932 il lavoro di Montessori si concentrò prin-
cipalmente sullo sviluppo del metodo, pur senza tralasciare del tutto la sua parteci-
pazione al dibattito internazionale sulla pace, che riprese con vigore però solo a 
partire dai primi anni ’30. 

Negli anni Trenta, Montessori riprese a manifestare pubblicamente e con grande enfasi le sue 
teorie sulla pace in una serie di conferenze in tutta Europa. Il suo interesse per il dibattito sul 



 
 
 
 
 
Erica Moretti DEP n. 56-57 / 2025 
 

 332 

pacifismo internazionale e i movimenti umanitari non era svanito, ma Montessori si era aste-
nuta dal parteciparvi a causa della sua collaborazione con il regime fascista (p. 178). 

Moretti descrive quel periodo come una “fase di gestazione” dell’impegno paci-
fista (p. 178). Nel 1932 Montessori presentò le sue idee pacifiste alla Società delle 
Nazioni. Nello stesso anno tenne, a Nizza, il suo primo discorso pubblico sulla pa-
ce, su invito dell’International Bureau of Education, “collegato a un’ampia rete di 
organizzazioni che includeva la New Education Fellowship, l’International Peace 
Bureau e, a livello intergovernativo, la Società delle Nazioni” (p. 218). Pur muo-
vendosi con “prudenza” rispetto al regime mussoliniano, evitando di criticarlo 
apertamente, Montessori parlò delle pesanti conseguenze delle relazioni gerarchi-
che nella scuola o nella famiglia. Tuttavia, l’intervento di Nizza bastò a scatenare 
una reazione ostile da parte di Mussolini, e a motivare la decisione di incaricare 
l’OVRA di spiare le mosse dell’educatrice (p. 224). 

Nel corso degli anni ’30 Montessori continuò a sostenere pubblicamente, in di-
verse tribune internazionali, la causa della pace. “Nell’insieme”, scrive Moretti, 
“gli interventi dell’educatrice negli anni Trenta esortavano a una rigenerazione del 
sistema educativo per sostenere la crescita emotiva, spirituale e fisica del bambino” 
(p. 218). Ciò in un mondo che Montessori immaginava come privo di frontiere e 
non dettato dagli interessi delle singole nazioni. Un progetto agli antipodi del fasci-
smo.  

Dopo la partenza dall’Italia, Montessori si schierò sempre di più con la Sinistra internaziona-
le. Allo scoppio della guerra civile spagnola, per esempio, tracciò un progetto per 
un’organizzazione di assistenza ai civili lesi dal conflitto, un’organizzazione assistenziale per 
tutti i “disabili o malati a causa della guerra” (p. 231). 

Dopo la conclusione del Secondo conflitto mondiale, riporta Moretti nelle con-
clusioni, “l’importanza di un nuovo tipo di educazione, basato su una visione com-
plessiva del bambino e focalizzata sul trauma psicologico, era ormai una necessità 
unanimemente riconosciuta” (p. 304). Ciò alimentò un rinnovato interesse per la 
filosofia educativa di Maria Montessori da parte di intellettuali e politici, “prestan-
do finalmente attenzione ai suoi lavori sul pacifismo” (p. 304). Tuttavia, conclude 
l’autrice, “anche questa si rivelò un’occasione mancata: politici, educatori, femmi-
niste e umanitaristi accolsero il lavoro di Montessori sulla pace prestando attenzio-
ne soltanto a una minima parte dei suoi discorsi anziché alla profonda natura paci-
fista della sua pedagogia” (p. 305). Il volume di Moretti fornisce un contributo im-
portante per la comprensione di questa “profonda natura pacifista” del pensiero pe-
dagogico montessoriano.   
 

Francesca Casafina 


